哈伯瑪斯行動溝通理論與批判理論
應用於行政溝通與公共行政之探討

壹、前言---------------------------------------2
貳、哈伯瑪斯批判理論的涵義---------------------2
參、哈伯瑪斯溝通行動理論的涵義-----------------5
肆、研究緣起與動機-----------------------------6
伍、問題的背景與現況---------------------------7
陸、研究方法與發現-----------------------------16
柒、建議事項-----------------------------------18
捌、結論---------------------------------------21
玖、參考文獻-----------------------------------23
壹、前言
     哈伯馬斯是當今極具反省性、批判性、現代性和創造性的大思想家。他的思想涵蓋面甚廣，包括對馬克思主義、詮譯學、心理分析、西方傳統的知識論、實證主義、語言哲學等的反省、批評與超越。此外，對當代資本主義社會的商業文化、意識型態、科技意識和合法性危機等問題，皆有深刻入微而引人反思的分析和批評。
如何與他人溝通及交淡，增加彼此的了解，增進友誼？「溝通與交談」是人的一生之中最大的挑戰，皆是我們一生所要學習的，對於人與人之間的的溝通，推廣到學校師生、政府機關行政人員與社會民眾、國家與國家---等等多元的社會。「溝通與交談」不是在言語上，而是，最後是在行動的交談被解放出來的。政府機關行政人員如何面對社會大眾，及如何與他們彼此間的暸解及溝通。資本主義社會至今，人類忽視本身、意識、潛能的發展，因此人的自我與理性淹沒在商品崇拜、意識形態中，社會的淪喪，人與人之間的衝突，剝削是可想而見的。如何營造良好的溝通氣氛等等，都是我們在公務機關中的需要面對的問題。
  批判理論是對於社會與政治制度的現況進行批判的理論，批判理論有「建構社會實務」的意圖，換言之，它不僅是企圖揭露當前社會的不公正與不正義，而且還希望將它作為改變社會的理論; 它不僅是企圖揭開社會關係在意識型態上的神秘性，而且還提出一套結合實際、知識與解釋於一爐的方法論，而這個方法論的調查者本身必須具備自我批判與自我反省的能力; 從這個角度而論，社會理論與政治實務的結合就構成了批判理論的特色，批判論者基枓立場是:知識並非是絕對的，人也是作為歷史一部分的相對性之歷史產物。因此，人類唯有不斷的批判自我與反省自我才能邁向解放的社會。是故，批判理論在批判當前社會事實型塑者的意識型態之不公正性時，必須借用某些影響力甚大的理論來摧毀當權者所建構的不合理形式。馬克思曾說:「理性總是存在的，但都以不合理的形式而存在」。故批判理論者主要係採取馬克思從歷史角度解放的、反威權主義的方法論。
貳、哈伯瑪斯批判理論的涵義
 一、影響哈伯瑪斯《批判》概念形成的思想淵源：
   瑪斯的批判理論，可說是由德國觀念論承襲而來。他綜合了德國觀念論學派學者康德、黑格爾、及馬克斯等三人對此批判觀點所作的詮釋，並將其推廣、運用至知識論的建構上。再透過胡塞爾『現象學』及佛洛伊德的『精神分析方法』，強調個體在詮釋知識時，所具備的自我反省作用。最後透過分析日常生活中『語言』所內含的互動及實踐力量，將其思想具體落實到人類生活的情境中。以下分別針對康德、黑格爾及馬克思之部份論述之。
對康德哲學批判的概念所作的綜合性歸納整理，得批判的定義如下：
批判是一種自我反省及檢視的能力。透過此一反省及檢視的作用，主體將建構起屬於自己的知識體系。
對黑格爾哲學中批判的看法，歸納整理出批判的定義如下：
批判是指主體對於影響其形成自我概念之因素所作出的反省。換句話說：「凡壓抑主體自由意識的思想或觀點，皆是主體批判的對象。」
對馬克思哲學中批判概念的詮釋，其所謂批判可界定如下：
批判是指：存在於歷史上，因物質條件的不平等，所造成社會上不同階級的人群從事改造不平等及創造平等的過程。因此，在馬克思學說中，社會上的價值是因為勞動者付出勞力所創造的，而整個人類的歷史，就是代表不同階級的勞動者相互批判過程的記載（亦即是不同階級相互鬥爭的結果）。
 二、哈伯瑪斯“批判”概念的意義：
     (一)對康德與黑格爾哲學中批判理念的批判與應用：
    批判是人類運用理性的作為，透過此一理性之作用，人類始能發生自我反省之功，並進一步建立起屬於全人類共有的知識體系。此一路線經由認知主體理性的作用，建構了屬於形而上的理性知識論。哈伯瑪斯本人雖承認了這一路線的價值與功用，但卻也指出了此一路線的缺憾與不足。畢竟人類是存在於現有的社會之中，若僅將學說停留在理念與思想階段，而無法落實到社會實踐層面恐將失去整體社會生活的價值與意義。

     (二)對馬克思歷史唯物論的批判與引用：
     馬克思將其建構的歷史唯物論（批判史觀），具體茖實到人類社會生活層面上，哈伯瑪斯對於馬克思的物質導向的社會進化觀點提出了必要的批判與補充。若將人類生活的全部，完全侷限在追求物質生活滿足的活動層面上，人類恐將逐漸喪失自我。因此，哈伯瑪斯以更宏觀的角度提出了他對社會發展與社會活動的看法。他認為整個社會的發展，除了工具性導向的物質滿足性活動之外，又有以人類“互動溝通”為基礎的實踐導向活動及因權力支配引發系統扭曲後所導致的自我解放行動等三個面向。透過社會上獨立個體的自我反省與批判過程尋找問題根源，進一步凝聚社會共識，便自然會產生社會進化的力量，朝向社會發展進步的目標邁進。
(三) 哈伯瑪斯“批判”概念的深層涵義
1、批判的關鍵在於主體的自我反省:
哈伯瑪斯主張個人存在於社會之中，具有相對的重要性。就此而論；團體中的個人，實在具有相當的份量，而個人的自我反省，為確保團體凝聚共識並產生動力的潛在力量。換句話說：批判的出發點，在於個人的自覺，透過個體的自我反省作用，尋找出事實扭曲的部分後，再進一步重新建構正確的觀點，成為下一階段個體自我反省的目標。
2、批判的目的在於建設（批判的積極性意義）
根據哈伯瑪斯批判理論分析可知：批判的歷程大致可區分為『解構』與『建構』兩階段。前段之目的乃在透過主體的自我檢視及反省的過程，找出各種事件扭曲的現象，讓主體能透過自我省察的方式，明白造成事件扭曲的真正原因。後者的目的，則在依據個人所具備的條件，重新建立一正確的目標。由此可知，哈伯瑪斯批判理論，雖然以解放個體受壓抑的意識為其出發點。但此一過程並非是批判的最終目的。重新建構符合主體意義的全新方向，才是批判理論積極意義的目標。
3、互動是產生價值的先決條件
以個人而言，主觀的我若不能常和客觀的我取得溝通和協調，便容易將自己推向焦慮與不安的情境之中。以整個社會環境而言，個人無法脫離社會而生活，自然無法自外於社會。因而人類的互動與交往，即是人生必修的一大課題。哈伯瑪斯明確的主張：人類的價值是透過人與人之間互相溝通，逐漸產生共識之後所形成的。透過人類社會生活的語言分析，可以幫助我們瞭解：潛藏在社會不同層次結構下的各種受壓抑與不平等狀況。經由各種不同個人或團體  的相互溝通及辯證過程，社會正義與價值將會逐漸產生。
4、建構理想的言談情境
哈伯瑪斯不僅主張個人存在的價值，亦進一步強調個體應發揮反省之作用於社會群體中。透過個人理性的發揮，尋找各種問題的根源，並進一步凝聚社會大眾的共識，建構出理想進化的社會。然而此凝聚共識的方法，乃奠基在下列各原則之上：
(1)社會各溝通成員之間，具有相同的溝通背景。
此為保證溝通得以順利進行的基本原則。若成員間缺乏溝通言談的背景（如言語不同所造成的溝通障礙，及文化不同所造成的價值觀差異…… 等），則溝通行動即難以進行。
(2)確保個人言談的自由，人人皆有權力抒發己見。
在溝通行為之中，每個個體皆有權力充分表達自己的意見，不會因某特殊事件而遭致忽略或犧牲。
(3)保障社會中個體地位之平等；人人皆站在對等之地位上闡述己見。
團體中每位溝通者皆處在相等之地位發抒己見，不會受政治、文化、
經濟、性別，權力支配的干預而遭受無情的壓抑。
(4)參與溝通者具有「成長」的共識，並在良性互動的原則之下，創造    

 社會進化的動力。 

參、哈伯瑪斯溝通行動理論的涵義
 Habermas是德國法蘭克福學派第二代中最具影響力的代表人物，他由哲學與社會學的角度分析人類的社會生活要素，他發現互動是人類主要的生活要素之一，為了要互動人類必須具備基本的溝通能力，否則個體與個體之間將無法進行有效的溝通行動。Habermas繼承了啟蒙的理性思想，在預設人是理性的前提之下，他更進一步肯定了人是具有溝通能力的個體。在Habermas眼中，人不僅是有機的生命體，更是具有理性的真正人，這樣的人不但要對外界事物進行經驗分析與詮釋理解，更重要的是對外在世界進行反省思考，成為一個能夠堅定自我主體意識與反省能力的理性人。Habermas對於世界有一份特殊的理想，對於人類有一份終極的關懷，他迫切希望人類都能生活在和諧安樂的社會當中，思想行為可以不受壓抑，能夠為自身的理想而奮鬥，每個人最終都能達到自我實現的終點。然而，我們真實的社會情境似乎並不能提供我們這樣一個理想情境，Habermas探究其原因，發現意識型態的誤用與言談溝通的扭曲是世界紛爭的癥結所在。因此，預設了一個理想的言談情境作為人類彼此完全溝通的目標。
     在一個溝通行動中，所謂「達到理解」(reaching understanding)是指至少有兩個說話或行動主體，以相同方式理解同一表達內在思考的行動，即當一個聽者接受某一言談行動，就表示在二個說話或行動主體間，已經有了「共識」產生。哈氏認為由批判所形成的客觀知識，要從言辭行動的要件和理性辯論之間的關聯來看，其目的在於「共識」的形成，也就是指對於某些被認為理所當然的要件。而哈氏也提出，此共識並不是一靜止的理念結構，而要以反省和批判的態度不斷的修正與辯論，使它成為了解「社會真相」的一股泉源。哈氏依據溝通行動中，達成共識的情形，分為以下幾個層次:

1.規範一致性：說話者在規範情境下表現一種適切的言談行動，以便建立一個互為主體的合法性關係。
2.共享命題知識：說話者進行真實的陳述，使聽者能夠接受及分享說者的知識。

3.主體真誠互信：說話者真誠地表達他的信念、意圖、感覺和期望等，以博取聽者的信任。

4.意義可理解性：說話者在溝通行動中，選擇可理解的語言表達方式，以便和聽者在某事上達到「共識」，且讓自己能被人所了解。

真理的問題是一個互為主體的問題，必須以理性討論來解決，以期獲得共識。哈伯馬斯說：「真理即意味著達到一種『合理之共識』的希望」，又說：「『合理之共識』是真理的判斷基準。」實際上要達成共識，必須在「理想的言辭情境」下才是合理的共識或真正的共識。
肆、研究緣起與動機: 
    批判理論起源於1929年在德國法蘭克福所成立的社會科學研究所，它是由霍克海默及幾位德國年輕人共同策劃成立，這個研究所在名義上及行政上隸屬法蘭克福大學 ， 「法蘭克福學派」之名亦是由此而得的。他們則自稱其立場為「社會批判理論」或「批判理論」，當時幾個主要成員理念雖未完全相同，卻一致對傳統做嚴厲批判，一直到霍克海默擔任所長後，研究所才有一個較明確的發展方向。法蘭克福學派」可說是天才的匯集，早期主要成員包括霍克海默、馬庫色、佛洛姆等，當代則以哈伯瑪斯最為傑出，是法蘭克福學派集大成者，二次大戰後批判理論的影響力日增，對現代的社會學政治學哲學等有直接的衝擊，對一般的知識份子也有相當大的影響。
   哈伯馬斯希望從溝通行動的內在結構發展出社會批判理論的基礎，提出三種認知興趣，最後是由解放興趣來達成超越，並由它來指引其它兩種認知興趣走向人類更自由、負責及理性的社會。而在溝通理論中從人類說話的行為中推衍出解放的興趣和願望，並證明解放的興趣係根植於人類溝通行動之中，絕不是哲學家任意設定的，也就是透過人類溝通行動或能力的普遍性來確立批判的規範基礎。因為人類具有運用「語用」規則的能力，所以這個世界是語言的世界，也是充滿著解釋與被解釋的意義世界。
    台灣地區最近幾年逐漸脫離威權主義的社會型態，在邁向「開放社會」的衝擊下，公共行政與行政溝通面臨前所未有的大變革，然而這種變遷是必然的趨勢，更是我們必須去勇於面對的。
    十八世紀的科學及工業革命，引領著全人類邁入了另一階段的生活世界。科技發展的一日千里，不僅實現了人類遨翔天際的夢想，更為充滿了挑戰及變動的未來世界提供了無限的機會與希望。五十多年來，臺灣由傳統的農業社會過渡到半工業社會，在由半工業社會邁入工業社會。在此期間所累積的社會財富，已為臺灣的現代化奠下了深厚的基礎。但是，由於近年來社會的資訊爆炸，知識技術的推陳出新；再加上國際競爭的壓力等因素的影響，迫使臺灣居民不得不坦然面對此一社會變遷所造成的嚴重衝擊。面對著此一問題、公共行政與行政溝通被視之為國家與社會能否成功轉型的關鍵所在。因此、行政人員的能力與態度、便成為社會大眾共同關注的焦點。因此，政府機關行政人員，自然成為推動政府行政改革的一股力量，因此、希透過「哈伯瑪斯」批判理論的介紹，強調批判作用所內涵的積極性動力，希望能引發諸多從事政府機關行政人員的共識；以溫和及理性的自我改革路線，逐步完成政府行政革新目標。
伍、問題的背景與現況:
 一、政府機關之行政溝通

    行政機關是一種層級節制、權責分配的體系，也是一種全體工作人員互動互依、感情交流的結合體。其日常運作健全與否，與意見溝通的妥善實施密切相關。米爾頓指出:「溝通與機關組織緊密結合，計劃、組織、指揮與管制等功能的規劃及執行，均有賴於溝通。」然則，如何才能確保機關的溝通功能有效的運作，此乃行政管理者與實務人員研究的課題。
      目前一般行政機關中，不論是上下屬之間、同事之間、或公務員與人民之間，在互動溝通時，往往未能從對方的言談舉止間，獲知其當時所處的自我狀態，及其期望自已從何種自我狀態予以反應，是以無法從事互補溝通。而常鬧得針鋒相對、話不投機、面紅耳赤。無效的溝通活動，除不能解決問題外，還可能破壞溝通者的感情、人際間的和諧關係、及機關組織的團結。然而欲明確瞭解溝通者雙方的自我狀態，並力求進行互補溝通，殊非易事。除須對人際溝通分析具有相當認識外，還應具備傾聽對方言談，仔細思考採取適當對應言行的修養。
二、人際溝通分析的主要內函:  

     人際溝通分析之主要目的在「協助涉及的人們對其自我狀態與他人自我狀態具有更佳的瞭解，並瞭解人們從事溝通與遊戲背後所根據的原則，以及以更有意義的方式與別人進行互動。」

     人際溝通分析著重於研究下面四個主題:

       (一)結構分析(structural analysis): 研究人格結構:
         就人格結構分析而言，通常每個人的人格都由三種不同的自我狀態(ego states)所構成。所謂自我狀態是指「一種一致性的感覺與經驗型態，直接對應於一致性的行為型態。」自我狀態本身無法直接觀察，但可從一個人與他人溝通時所表現的行為，而獲知他當時所反映的是何種溝通狀態。三種自我狀態在進行溝通活動時，可能交互出現。

         1.父母自我狀態(parent ego state):可分為
「偏執性父母自我狀態」(critical parent ego state):指在進行溝通時，其所表現的行為 特徵主要是習自父母偏執的看法、權威的訓示、及武斷的苛責。 
「撫育性父母自我狀態」(nurturing parent ego state):指其所表現行為的特徵為取自父母的支持的; 設身處地的、照顧的行為。
2.成人自我狀態(adult ego state):指一個人在與他人溝通時，表現出成熟、客觀、合理、解決問題的態度。亦即顯示他能自動蒐集和處理資訊，並能適應環境檢查並選擇其行為方式。
3.兒童自我狀態(child ego state):指一個人在與他人溝通時，表現出嬰兒時期的特殊自然衝動行為，以及早期兒童與外在世界接觸的經驗及其反應方式所得的經驗等。可分成兩類:

(1)因受特殊權威人物訓練或影響，而依照被教導的方式行事，稱為「適應性兒童自我狀態」(adapted  child dgo state). 
(2)表現出嬰兒時期的自然情感反應，稱為「自然性兒童自我狀態」(natural child ego state)，其所表現的行為特徵是依賴、反叛、任性、好奇、退縮、天真、衝動、缺乏信心、富於表情、以自我為中心。  

    (二)溝通分析(transactional analysis):研究人們互動的方法:
        當某人向另一人進行溝通時，他所表現出來的言行，稱為「刺激」(stimulus)，而對方所表現出的對應言行，稱為「反應」(response)。由此可知，兩人或兩團體的溝通，也就是彼此之「刺激」與「反應」不斷交互作用的過程。在此過程中，任何的語言、姿態、面部表情、語調及動作等，均具有意義，亦即均足以影響溝通的成敗。更進一步而言，兩造之溝通其實就是雙方三種自我狀態，不斷互動且變換運作的過程。兩造之間的溝通，常以三種不同方式出現:
1.互補溝通(complementary  transactions):當某人由自己的某一自我狀態向其溝通對象發出刺激時，如對方由某人所預期的自我狀態作出某種反應，即為互補溝通。
2.交錯溝通(crossed transactions):當某人由某自我狀態發出訊息，未能獲得對方從預期的自我狀態作出反應時，即發生交錯溝通的現象。在此情況下，至少有一方可能退縮、逃避或轉換溝通方式。它是機關組織人際關係衝突的重要來源，對組織可能產生副功能，故宜加避免。
3.曖昧溝通(ulterior transactions):當某人向另一人進行溝通時，涉及兩個以上自我狀態，即產生曖昧溝通現象。他言行所表現的是一種自我狀態，但實際的意思是另一種自我狀態。此種溝通方式是不正常的，容易損害人際關係及溝通的進行，故宜盡量避免。
   (三)時間建構(time structuring):研究人類決定各種活動時機的方式。            就時間建構而言，乃是指某人在與他人進行溝通交往時，對於時間的安排。
    (四)生活腳本(life scripts):研究人類學習在日常生活中所扮演的各種角色。 就生活腳本分析而言，乃是指分析一個人一生與日常生活所應從事的活動項目，及所必須演出的各種角色。一方面分析個人的心理腳本，另一方面分析人與人間相互扮演的角色。機關組織的運作，也可透過「生活腳本」的分析而愈趨健全。
 三、人際溝通分析對行政溝通的意涵:
(一)行政溝通如就溝通方向區分，可分成以下四類
    1.下行溝通:即透過正式組織權責系統，上級人員將命令、指示、看法等傳達給下級人員的過程。
    2.上行溝通:即透過正式組織權責系統，下級人員將意見等傳達給上級人員的過程。

    3.平行溝通:即組織中不同單位間職位相當人員所進行的溝通活動。
    4.斜行溝通:即組織中不同單位間職位不相當人員所進行的溝通活動。

    不論那一類的溝通方式，在溝通的過程中，皆可能因各種因素的影響而造成溝通障礙，使溝通達不到預期效果。溝通的主要障礙可歸成下面四類:第一、語意上的障礙:因使用語言及文字作為溝通工具所引起。第二、地理上或物理上障礙:因機關龐大、層級過多、本位主義等因素所引起。第三、心理上或地位上障礙:因溝通者雙方地位差距及心理因素所引起。第四、認知上障礙:因溝通者雙方對溝通內容、溝通情勢等，具有認知上的差異所引起。故應可用於行政溝通，當可增加其效果。
    依人際溝通分析的內涵來看，對於減少行政溝通在心理上或地位上、及認知上的障礙，具有相當實用的意涵。即人際溝通分析技術由於可增進人際間的互動溝通關係。

    (二)人際溝通分析對行政溝通意涵之探討:

     1、人際溝通分析有助於溝通者瞭解雙方所正行使的自我狀態，並決定該自我狀態是否最為恰當。目前在一般行政機關中，不論是上下屬之間、同事之間、或公務員與人民之間，在互動溝通時，往往未能從對方的言談舉止間，獲知其當時所處的自我狀態，及其期望自己從何種自我狀態予以反應，是以無法從事互補溝通。而常鬧得針鋒相對、話不投機、面紅耳赤。無效的溝通活動，除不能解決問題外，還可能破壞溝通者的感情、人際間的和諧關係、及機關組織的團結。因此應認識人際溝通分析且具備傾聽對方言談，仔細思考採取適當對應言行的修養以明確瞭解溝通者雙方的自我狀態，並力求進行互補溝通。
     2.人際溝通分析有助於減少因溝通者從事心理遊戲所造成的時間浪費與傷害。行政溝通的目的在及時與適當的交換意見並解決問題。但目前有許多行政溝通活動，因雙方抱持防衛態度，不敢開誠佈公、坦誠的觸及問題核心，謀求解決。反而以冠冕堂皇的理由，言中無物的方式，唇槍舌劍，浪費時間。更有甚者，由於溝通者從事心理遊戲的關係，常產生言行不一，推拖敷衍、關係惡化的情兄，最後可能造成「非嬴即輸」的結果，導致不歡而散。

    3.人際溝通分析有助於機關組織成員增加成人自我狀態對成人自我狀態的溝通方式。依人際溝通分析學者的看法，父母自我狀態反映的是優越性、權威性、批判性、強迫性等，乃是一種「教訓」的型態，相當於我國「法」的觀念; 成人自我狀態反映的是成熟性、客觀性、邏輯性、理性、解決問題取向等，乃是一種「思考」的型態相當於國「理」的觀念; 兒童自我狀態反映的是依賴性、反叛性、好奇性、任性等，乃是一種「感覺」的型態，相當於我國「情」的觀念，一個機關組織中人與人間，或單位間的溝通交往，如果能夠增加彼此成人自我狀態的溝通方式，顯然較有助於機關目標的達成、運作的健全、與溝通的進行。
    總之，機關中的主管除本身需健全「成人」自我狀態，並鼓勵部屬多從事成人對成人的自我狀態溝通外，必要時，主管可見機行事，適度的以「父母」對「兒童」自我狀態的溝通方式，給予部屬鼓勵、讚賞、照顧; 或是以「兒  童」對「父母」自我狀態的溝通方式，製造機關中的輕鬆、幽默、愉快氣氛。

   4.人際溝通分析有助於機關組織上司與部屬關係的改善。依照人際溝通分析學者的說法，「撫慰」是人際溝通的一 個重要層面。每個人都希望被視為一個獨立的個體，並與他人接觸，進而包括任何受他人在視覺上、身體上、或口語上的讚賞與承認。亦即，機關組織中工作人員均有受他人「撫慰」的需求。但由於受到文化背景和保守性格的限制，我國一般人似乎相當吝嗇給予別人讚美、獎勵、鼓勵，因而很少能藉著「撫慰」的實施而拉攏彼此的距離，增進彼此的感情。機關組織中的主管應瞭解「撫慰」的重要性，適時給予部屬必要的稱讚、承認與鼓勵。
        5.人際溝通分析有助於機關組織問題與衝突的解決。任何機關組織常常存在著許多急待解決的問題和人際間的衝突，有賴涉及的個人或單位溝通協調以疏解。因此應用人際溝通分析技術，則極有助益。通常「偏執性父母自我狀態」嘗試以命令及權威的方式解決問題，而「成人自我狀態」則更以思考及坦誠相待的溝通方式，解決機溩組織的問題與衝突。
唯在進行溝通時，必須遵守以下溝通指南，才更能發揮功效:

(1) 直接進行溝通，勿拐彎抹角。

      (2)溝通時眼睛應注視對方。
      (3)避免以問句方式反應對方。
      (4)直接回答對方問題，也期待對方直接回答。

      (5)如懷疑對方進行曖昧溝通時，應問清其真意。

      (6)避免將對方的話加以解釋，以免歪曲其意。

      (7)避免給予對方錯誤的保証。

(8)避免對問題、事實等作語意上的誇張。

      (9)考慮對方的感覺與想法。

  (10)針對問題與衝突的解決而進行溝通。
四、公共領域意見溝通之探討: 

近二十年來，「公共領域」問題獲得知識分子的高度重視。以及如何才能建立一個生機盎然的公民社會。關注的焦點包括：形成公民社會的歷史條件、現代公民社會的類型、維繫公民社會成長的條件、以及公民社會的積極功能等等。這些關於公民社會具體問題的討論，當然有助於我們思考抽象性的公共領域問題。但是公民社會畢竟不完全等同於公共領域，而知識分子所關心的公共領域也有許多理論與實踐上的課題值得進一步探討。公共領域」(public sphere)即針對公共事務，在法律制度的保障，公民得以自主而理性的互動及辯論，是當代民主理論與實踐的核心概念，也是探討大眾媒體如何促進民主政治的關鍵概念。
哈伯瑪斯(Habermas)認為所謂的公共領域是指私人聚集而形成的一種公共空間。市民階級可以自由集會、討論、溝通以形成意見。亦即是一種形成民意或共識的社會生活領域，其要件是所有參與者都有相等表達意見的機會，同時參與者是由一群私人身份的個人自主性聚會所形成的公共團體，談論的內容以批評時政為生，成為一種市民社會的海德公園。另一方面，Habermas對政經勢力的討論，並未像傳統批判論者只有消極的批評與自怨自艾，對於公共領域的實踐及批判性，則提出更積極的看法。除了強調國家必須透過法律保障，形成制度化的空間外，「普遍可進入的原則」(Principle of universal access)  ，則是相當重要的規範性概念，哈氏認為，溝通的過程中，若是特定團體被排除於外，則無法形成公共領域。因此，公共領域必須包含制度化保障及平等使用的兩個意涵。公共領域值得探討的課題之一是「理性溝通的可能性」。簡單地說，我們經常假定公共領域是一個由自由平等公民互動所構成的空間，而他們主要的互動方式則是理性討論與溝通。雖然意見的不同也會使他們產生爭辯或對抗，但爭辯對抗仍然不脫理性的訴求。可是從理論上講，現代公共領域的特色是以價值多元主義為基礎，在一個多元價值的公共領域中，抱持不同價值信仰與意識形態的人能否進行理性溝通，卻不無疑問。更重要的是，就我們的實際經驗來看，社會中不同價值信仰的人往往堅持己見、不屑與相反意見者進行溝通。他們實際上還會以極不寬容、極不友善的態度攻擊對手、誣蔑對方，使任何理性討論的空間都壓縮殆盡。近幾年來在台灣社會的「統獨論戰」，都有許多超乎理性溝通範圍的現象出現，像是人身攻擊或挾怨報復。這些現象似乎可以說明公共領域中的理性溝通，並不是輕易就能達成的事情。正因為不管在理論上或實踐上，公共領域能夠體現理性溝通的可能性存在許多疑問。
  五、公共領域的特性: 
     (一)公共領域是行動者透過言行展現自我、與他人協力行動的領域。
     (二)公共領域是一個以意見取代真理、從意見中掌握真理的領域。
      公共領域並不是一個固定不變、觸手可及的實體，而是一個由人們的言行互動所構成的場域。它並不存在於廣場、舞台、議事廳或街頭，而是體現在人們聚集的場合。因此，公共領域是一個由人們透過言語及行動（speech and act, or speech-act）展現自我，並進行協力活動（act inconcert）的領域。鄂蘭認為透過言談與行動，人們可以把自己的人格特質完全展露出來。一方面，言行會使一個人的特性以他自己不完全意識得到、或控制得住的方式流露給他人。另方面，它也可以幫助一個人有意識地去與人溝通，使人與人之間的互動共同構成一個公共空間，實現「政治」這個概念最原始同時也最可貴的涵義。也認為政治生活的可貴，正在於行為者彼此願意給對方說話、表示的權利或地位。政治人進行對談溝通，不只因為大家相信政治的場域是一個充滿意見的世界，不能任意以真理為名阻遏意見的表達；而且也因為表述意見本身就是一種政治性的行為，不論意見的內容如何，表述溝通會使得公眾領域維持不墜。
    六、理性溝通的預設與理想
          在哈伯瑪斯的理論裡，資產階級的公共領域如果要蛻變成一個具有正當性的公共領域，就必須依據對話倫理的要求，盡量滿足「理想言說情境」（ideal speechsituation）的各項條件。所謂「對話倫理」，關係的是我們作為自由平等的公民，在日常生活的實踐互動中，應該根據怎麼樣的預設來進行論辯，以獲得眾人皆可接受的決議或共識。在哈伯瑪斯的對話倫理中，有兩個原則居於關鍵地位，一個稱為U原則，一個稱為D原則：
     U原則（普遍化原則，principle of universalization）――為了滿足每個人的利益而共同遵守的某項規範，其引起的後果與副作用，可以被所有受到該項規範影響的人所接受。D原則（對話倫理原則，principle of discourse ethics）――只有全部參與實際對話並受其影響的人都認可的規範，才可以宣稱為有效的規範。

        哈伯瑪斯的U 原則是強調「互為主體性」（intersubjectivity）的論証方式，以「大家都可以接受」作為檢驗某項道德規範有效與否的標準。
     至於D原則意義是：每一個人的觀點、利害都應該在討論審議過程中獲得平等的尊重，如果一項決策排除了某個人或某一群人的有效參與，那麼這項決策對那個人或那群人就沒有拘束的正當性。
          哈伯瑪斯認為共識的達成，必須假設參與對話的人都是具備理性能力，足以判斷真實性、正當性與真誠性的人。除此之外，哈伯瑪斯還假定我們可以進入一種理想的言說情境，其中包含若干原則。第一、任何具有言說及行動能力的人都可自由參加此一對話。第二、所有人都有平等的權利提出任何他想討論的問題，對別人的論點加以質疑，並表達自己的欲望與需求。第三、每一個人都必須真誠表達自己的主張，既不刻意欺騙別人，也不受外在的權力或意識形態所影響。第四、對話的進行只在意誰能提出「較好的論証」（better argument），我們應該理性地接受這些具有說服力的論証，而不是任何別的外在考慮。
          哈伯瑪斯的「對話倫理」與「理想言說情境」讓我們瞭解公共領域中的互動溝通，有可能預設多高的條件與理想。如果這些條件都能滿足，那麼公共領域中的理性溝通幾乎不會有任何障礙，而所有爭議也必然可以找到共識加以解決。但是，我們當然知道現實情況遠非如此。現實中的爭議（無論是道德爭議或政治爭議），往往是在爭辯各方都極不理性、極不尊重對方的情況下進行。那麼，理性溝通究竟有多大效用呢？以西方國家所關心的墮胎問題為例只要我們所爭論的問題真的是一個嚴格意義下的道德問題，我們就必須假定（最終而言）它一定可以在良好理性的基礎上，被清楚地決定出來。

 七、價值多元主義對理性溝通的挑戰

         哈伯瑪斯認為只要參與公共對話的人都具備一定的理性能力與真誠性，那麼在理想對話情境中，他們就有可能達成共識。但是我們在現實中所看到的情形，卻不禁令人懷疑哈伯瑪斯的想法是否過於樂觀。舉例而言，墮胎與反墮胎、環保與經濟開發、加入WTO或反對WTO、研究複製人與反對基因科技、廢除死刑與反對廢除死刑、開放外籍移民或限制移民等等，這些公共領域裡常見的政策辯論，並沒有因為長期討論而獲得共識。共識無法產生的原因，則是因為人類的價值、信仰、立場在本質上屬於多元狀態，彼此之間無法通約共量。
 八、公共領域的產生需要四個條件: 
存在共同關心的議題、願意瞭解他人的想法、以語言進行互動、接受較佳論証的效力。如果這個條件存在，公共領的成員就可以進行有意義的溝通。這種溝通或許不像哈伯瑪斯等人所期待的那樣，是「理想言說情境」下的「理性溝通」; 但它是基本上還是理性的。它的有限理性然在理論上不特別吸引人，但是在實踐上卻可以適用於更多的對談情境。我們知導這種理性溝通未必能夠產生共識，不過「沒有共識」正是人類多元性所預示的可能結果之一。在「時有共識、時無共識」的生命狀態裡，我們或許更能體會人類的潛能與限制。
陸、研究方法與發現:
一、哈伯瑪斯溝通行動理論: 

希望從溝通行動的內在結構發展出社會批判理論的基礎，從人類說話的行為中推衍出解放的興趣和願望，並證明解放的興趣係根植於人類溝通行動之中，絕不是哲學家任意設定的，也就是透過人類溝通行動或能力的普遍性來確立批判的規範基礎。因為人類具有運用「語用」規則的能力，所以這個世界是語言的世界，也是充滿著解釋與被解釋的意義世界。
   (一)溝通能力
     哈伯馬斯的溝通理論企圖重建人類的溝通能力。在溝通過程中，除了一般所說的「文法規則」外，還有涉及語句之使用的預設與規則，此簡稱「語用規則」。前者決定語句合不合文法，後者則決定在某一溝通情境中，使用某一語句適不適當或得不得體。
(二)言辭行動的結構

 據哈氏的理論，語言溝通的基本單位並不是語句，而是將語句應用於特定的溝通情境，亦即「言辭行動」（speech act）。標準的、完整的嚴辭行動包括：
1.意思要素(illocutionary component)：

 此要素的功用在顯示說話者說某一句話到底是什麼意思，在言辭行動
 中，意思要素同時在「建立」以及「反映」某種人際關係。
2.命題要素(propositional component)：

       此是說話者所說的或所傳達的內容。言辭行動的雙重結構使溝通雙方必須同時在「互為主體的層次」及「命題內容的層次」上獲取了解與同意，言辭行動才能成 功。
         3.言辭行動的有效性聲稱(validity claim)
哈伯馬斯認為任何言辭行動都預設了四項有效性聲稱 (validity claim)：
    (1)正當聲稱（rightnedd claim）：言詞行動是正當得體的。
    (2)真理聲稱（truth claim）：命題內容是真實的。

    (3)真誠聲稱（truthfulness claim）：說話者命題意向是真誠的。

    (4)可理解聲稱（comprehensibility claim）：言辭意義是可以理解的。
    在溝通的過程中，溝通雙方必然會互相提出這四項有效性聲稱，而且必須互相承認對方所提出的有效性聲稱，溝通互動才能夠順利進行。哈氏非常重視溝通行動，認為這是最基本的行動，他常說：溝通行動係取向於了解與達成共識，主要就是針對四項有效性聲稱的提出與承認而言。
4.溝通行動與理性討論(discourse)

  溝通行動與理性討論雖是兩種不同的溝通形式，卻不是互相獨立漠不相關的。在溝通行動時，對話者必須先預設四項有效性條件並與以承認，因而能指向另一種溝通形式──理性討論。在理性討論中，藉著反覆的論證達成一致的意見〈共識〉，又回到正常的溝通脈絡。因此在理性溝通中，溝通行動與理性討論之間的關係是一種辯證的交替。
5.真理的共識理論(consensus theory of truth)

     理性討論的目標是指向共識的達成，以決定接受或拒斥某一斷言的真理聲稱。理性討論所包括的一些論證(arguments)與反論證(counter arguments)，以支持或駁斥某一言辭行動的真理聲稱。而論證則無所謂真、假，只能說有道理與否、有無說服力，或愷切與否。
6.理想的言辭情境

  哈伯馬斯「理想的言辭情境」蘊含著一種理想的生活形式，理想的生活形式是使「自主」與「負責」能夠充分體現的生活形式，這是人類解放興趣所企求的一種生活形式。「理想之言辭情境」是人們進入理性討論之際所不可或缺的一個假定，也是合理之共識或真正共識的判準。
二、批判理論無法在公共行政領堿中佔據一席之地之原因:

批判理論與當前公共行政的工具性與科學性的思考方式是迥然不同的; 公共行政根源於威爾遜對於政治與行政的分立論，賽蒙的實証論與科學論的思考方式，使得追求效率與效果為公共類政的主要目標。但批判理論則並未接受政治與行政分立的立場，而以揭露與批判型塑政治與行政現實的支配性的權力與社會系統為己任，故欠缺反省性的公共行政也成為批判對象。
(一)法蘭克福學派代表人物大都是早期受到德國納粹壓迫而流亡海外的猶太人，他們具有深刻的政治迫害之經驗，故其理論出現反威權主義與反資本主義的濃厚性格; 這種歐洲國家的特殊經驗，對於美國學者來說是相當的生疏，無法深刻理解。

    (二)批判理論的思考方式要求必須深刻反省日常生活經驗背後的現實，必須去質疑我們所認為可以接受的、約定成俗的生活層面，這對於許多人來說是相當的格格不入，因為我們習慣尋找定論、確定感與全感。因此，當批判理論質疑社會的不公正、對於弱勢團體的不公、對於環境的破壞，就容易被認為是不滿現實的犬儒主義者。

   (三)公共行政中的批判理論學者流於介紹哈伯瑪斯的作品與思想，而沒有在如何解決行政問題上著力，以至於成為哈伯瑪斯哲學思想的宣傳者或講道者，而非解決政府問題的改革者與行動者。縱使哈伯瑪斯提出務實性的開放溝通作為解決社會問題的方法，但在公共行政論者眼中，是太過狹隘與技術性，並不足以作為改善政府問題的系統方法。
   (四)批判理論對於社會改進的先決條件是要求從現行理論與制度中解放與啟蒙，但對於許多習慣追尋普遍性的管理原則之行政學者而言，根本是無法接受的。

柒、建議事項
 一、採行公共行政學者單哈特將批判理論應用於公共行政之主張:「行政人員的自我反省與自我批判是組織轉型的核心，以溝通行動診斷公共服務所出現的合法性危機:公民普遍對於官僚機構表示不滿，且具有反政府的傾向。這種源於不滿所形成的合法性危機乃是因為公民與官僚人員所認知的利益。因為系統性曲解的溝通障礙所造成，故如何以批判性的解放科學剷除溝通實務中的結構性限制，乃是解決公共行政危機的辦法，當前官僚機構的最大問題在於效率為標準的技術理性思考模式，希望透過公共服務與行政流程控制公民的順從，但公民則傾向於實務理性，希望能與官僚機構平等的溝通，扮演更積極的角色。
二、以批判理論進行研究的策略:
  (一)必須修改、批評與發展哈伯瑪斯的溝通理性理論; 管理者必須應用與閱讀不同情境下的研究類型; 其次必須分析更為宏觀的行動類別; 其次，必須將對談活動納入實際情境，並且要以此解決實際問題; 最後，選擇某特定領域進行溝通理性模式的研究。

  (二)必須發展一套將批判理論洞悉力納入組織行動的方法論:管理者必須以哈氏的社會行動架構為基礎提出一套方法論; 其次，必須發展批判性方法論; 最後，必須從事方法論實務的細緻研究。

三、批判理論對於公共行政的貢獻有下列幾點:
  (一)批判技術主義者與其他自我設限的組織理論，有助於拓展管理研究的空間:多數美國國家的公共管理研究都是技術理性的思考模式; 強調服務提供過程的技術創新以提高生產效率; 或者透過實証主義的方式，建構研究的框架，然後再根據這個框架找出答案; 這種自問自答式的研究方法不僅窄化了研究範疇，而且也因為欠缺反省力與自我批判的能力，而無法得到真正反映真實的理論。批判理論洞悉了這種錯誤與偏見，使得公共管理的研究方向不致受限於技術理性的思考。
  (二)批判公共組織中的權力與意識型態，洞悉改進社會存在的方向:批判理論者深信權力與意識型態是影響社會存在與組織行為的最重要來源; 同時，語言與溝通行動的功能可以讓弱勢團體的聲音與利益能夠傳出來，不致被社會或公共組織遺忘，成為弱勢團體的代言人，有助於改進社會實際。
 (三)提出烏脫邦氏的反向思考方式，有助於提升管理學者自我反省能力:批判理論被稱為是社會學的想像，以其從歷史社會的宏觀角度，提出與當代社會截然不同的未來社會全貌，有助於讓當權者思考統治方向的合理性與正當性。在當代公共管理理論當中，批判理論提出反市場、反顧客與反企業精神的主張，而代之以民主、公民與公民統治的原理，對於扭轉主流公共管理的方向與溶解過度僵化的管理理論有極大的助益。
 (四)批判性地改進管理與行政的實務:批判理論的最大貢獻在於理論上的，它可以啟迪與指導行政實務的形式; 因為它擺脫狹隘的手段目標連鎖關係的工具理性思考，而以溝通行動化解領導者與部屬之間溝通上的扭曲; 這不僅提供我們另一種思考行動的方式，而且有助於改進行政管理與實務。因此，批判理論其實具有解構與重建社會現實的雙重目的，易言之，它不僅是抽象的社會理論，更是一門務實的改革社會行動。
四、縱使批判理論目前無法確立其在公共行政理論中的地位，但卻可作為深刻反省與檢討行政改革可能受制於顧客導向與管理主義的社會系絡與政治實務，俾能從這些錯誤的與扭曲的制度與實務枷鎖中解放出來，建立一個真正能夠實現公平正義與效率效果目標的新政府。因此設定與結合理論與實務的研究議程，以創造豐富的、可信賴的研究成果乃為重要工作:研究議程如下
  (一)發展非客觀性的管理技術與組織過程之方法，不宜再繼續陷入客觀方法論的陷阱，乃至於愈走愈窄。

   (二)揭露失衡的權力關係，必須觀察官僚與公民、領導與部屬、中央與地方政府之間的權力失衡關係。

           (三)積極採取相對性的對話行動，以打破既成的、視為當然的假設與意識型態。

  (四)揭發分享性利益的部分性，將弱勢團體與權勢團體之間在利益分享方面的偏失性突顯出來，以作為形成新的分享利益之社會關係基礎。
五、建立互為主體性溝通關係的能力:

Habermas認為人類在進行溝通時，不僅要具備語言能力，更應該具有建立互為主體性溝通關係的能力;亦即說話者不僅要說出合乎語言規則的句子， 並能使其發言的內容符合事實，而也能使聽者相信說話者的誠意，才是一個成功的說話者。而溝通能力，必須包含下列四個條
(一)文法語言(language)的溝通能力:
     即要能正確的使用文法與文字的規則，這也是最基本的溝通能力。
(二)語用(speech)的溝通能力:
即說出的句子不僅要能合乎語法的規則，更要能使用的恰當，亦即在說話時能說出符合當時的情境的語句。不符合情境的言談，則即不具備語用的溝通能力。
(三)有效的聲稱(validityclalms): 

Habermas認為，一個成功的言辭行動，不僅是能說出合乎文法及語用的句子，更重要的是當事者雙方都能進入彼此認同的人際關係中。而這種被認同 的人際關係之所以可能，乃在於建立說話者的言辭行動是否符合以下幾種假設: 
1.可理解性(comprehensibility):即要能以對方所能理解的溝通方式來溝通。 
2.真實性(truth):即所要發言的命題中所涉及的對象確實存在，或其所陳述的事
實狀態確實為真。
3.真誠性(truthfulness):說話者能真誠地表露意向，毫不虛偽，以博得聽者的信任。
4.適切性(rightness):即說話者的發言能夠符合彼此雙方所遵守的法律及規範系統;亦即必須有共識，才能使聽者很容易地接納他的發言。
Habermas認為當人的言詞行動一發動，企圖與別人進行成功的溝通時，必須要設法滿足以上的四種要求。以上的四種條件是是可以存在於每一個人的身上的，而且是可以在實際生活中進行的，達到了這四種要求才是具備了良好的溝通能力
(四)理想的溝通情境
     Habermas認為在進行溝通的行動時，常常會因為雙方的不同背景，而有不同的共識，當不同的共識形成衝突時，往往會導致溝通行動的中斷;因此，若想使溝通行動繼續，必須在預設理性共識是可以達到的前提下，溝通雙方進行 「反覆性辯論」，使其在互相攻錯中消除歧見，重新達成一致性的意見和共識。
            這種反覆性的辯論必須置於 「理想的溝通情境」中才有可能，所謂的理想情境指的是:
1.雙方要有均等和相同的發言機會。
2.雙方都能在免除內外在限制的情形下，針對辯論的議題，充份而理性的
       暢所欲言。
3.雙方在辯論時要有真誠性。
4.特權與片面的規範都要能去除
       Habermas認為必須以理想的溝通情境作為標準，對現實的社會進行批判，激起人們的自我反省與理性的判斷，從而訴諸具體的實踐行動。他強調的是人們能夠自主、負責而理性的進行思想行為以及溝通行動，是人們理性的溝通能力的直接體現，而並不是作為某種理論或符號系統，從而對人們的思想行為和溝通行動具有自然因果般的決定作用。 
以Bernstein的角度出發，我們了解了人與人的互動關係，單單靠語言的精確性是不夠的，我們必須考量個體之間的的社會背景和文化因素，如此才能清楚解釋人類溝通行為。關於溝通行為，我們寧可樂觀的相信如Habermas所言人是理性的，人類具有理性溝通的能力，只要經過訓練批判思考的能力，站在互為主體性的角度就事論事，理想的言談情境是可能實現的。倘若能夠去除社會文化背景下所形成的差異，那麼人際之間無界線的溝通將可實現。
  捌、結論

本文的主要目的，乃在透過批判理論所強調的自發性及主動性，引發從事機關行政之人員，經由理性的自我批判，體會到現代社會的脈動所賦予本身應採的應對態度。由於時代變遷是屬於必然的現象；『科技發展的一日千里』更使社會變遷的速度無法預估。為能因應未來社會可能帶來的衝擊，人力資源的充份開發成為成敗的重要指標。而政府機關在制定新政令或推動新觀念時,能有效利用各種行銷溝通管道進行宣導活動,以提升政策執行成效。溝通是為政府執行的首要條件,執行命令若溝通傳達的越清晰,則政策執行受到阻礙越少,越能收到預期效果,反之,溝通傳達錯誤,是執行失敗的主要原因。欲求降低這些不良的溝通感受,就必須組織發展的變遷溝通管理理論與實務,進行開放與誠實的溝通,並配合內部生涯規劃與工作設計與職務輪調、重新訓練教育的協調溝通.。使管理人員瞭解自己的關鍵管理能力及溝通能力,並提升談判技巧,以完成個人行動發展計畫。而“批判”理論所蘊涵的積極態度，即能給予從事機關行政的所有人員一個思考的空間。除了可透過理性的批判態度了解政策制定的本質與目的外，更能提醒所有政府機關行政人員本身所擔負的時代任務。當然這一切必須由政府機關行政人員自身的反省開始。透過反省，尋找出缺點，再經由重建的歷程建立下階段的目標。相信在國際社會「第三波」的競爭壓力之下，國家定可逐漸自我解放，並跑在國際社會的前端。
　在溝通行動中，對話者必須預設以上三種有效性條件，即真理性、真誠性及正當性。溝通行動是指「兩個或以上的主體通過語言協調的互動而達成相互理解(mutual understanding)和一致」這種行動；溝通行動是「主體間通過語言的交流，求得相互理解、共同合作」的行動。溝通行動是使參與者能毫無保留地在溝通後達成意見一致的基礎上，使個人行動計劃合作化的一切內在活動。溝通行動還是通過相互理解、達成意見一致，從而構成他們所從屬的社會集團的社會化的統一的過程，也是行動者在溝通過程中構成他們自己的同一性，證實和更新他們的同一性的過程。當然，溝通行動是一個「理性」的溝通過程，哈伯馬斯承認「溝通理性」(communicative reason or rationality)，這基本上指通過關於事實、規範及經驗的言語溝通達到相互理解後，必能確立行動主體所共同遵循的行動或價值規範；因此，這是一種真理的共識理論(consensus theory of truth)。事實上，必須在溝動行動中，特別在一個「理想的言語情境」中才能達成共識；這裡「理想的言語情境」指所有參與者都有相等的機會，參與陳述的、表意的和規約(regulative)的言語行動，在沒有任何不公平或強制的條件下，進行平等真誠的溝通與對話，並排除只對單方面具有約束力的規範和特權。
溝通行動是導向社會主體相互理解的行動，而且是以達到意見一致為目標，此種達成共識的理解，是以理性為基礎。理解的行為是語言行為，理解的過程是交談、對話的言語過程。哈伯馬斯從溝通行動中尋找到一個實踐性的假設(practical hypothesis)，此假設正是社會批判理論的起點。
玖、參考文獻:

【1】哈伯瑪斯  曾慶豹 著
【2】哈伯瑪斯批判理論對學校行政人員的啟示   周裕欽教師

【3】如何做好一致性的溝通   宜宜綾 、廖志恒  張玉旻 撰稿

【4】哈伯馬斯的溝通行動理論    韋漢傑
【5】淺談哈伯馬斯批判理論  王佩君研究生

【6】哈伯馬斯(J.Habermas)「溝通行動理論」在親師溝通正程中的啟示  林俊瑩 、  林淑華教師

【7】Habermas的溝通行動理論意義理論的語用學轉型   林遠澤老師  黃翠侶研究生
【7】哈伯馬斯溝通行動理論之研究與應用  楊安仁 神父  謝慧能研究生
【8】公共領域中理性溝通的可能性  江宜樺 教授
【9】公共行政論叢  吳定  著

【10】公共管理--理論與實務手冊   丘昌泰 著

PAGE  
1

